Godsdienst en religie

Over godsdienst, religie en het vergeten begrip coniunctio
Over een pleidooi voor de etymologie van Lactantius

Etymologie

Godsdienst en religie zijn twee begrippen die in het dagelijkse taalgebruik dikwijls
uitwisselbaar worden gebruikt. De moderne etymologische verklaringen van het woord
‘religie’ verantwoorden dit ook: de oorsprong van het begrip religio zou volgens de gangbare
consensus liggen in het Latijnse werkwoord ‘religere’ dat iets als ‘verplichten’ betekend moet
hebben. Op deze wijze verwijst religie — net als het begrip godsdienst — naar het (onder zekere
dwang en verplichting) volgen van een aantal regels in een ethisch-sociaal-cultureel complex
horende bij het ‘dienen’ van de specifick aanbeden god of goden: een dienst aan god of dus
gods-dienst.

Oorspronkelijker

Mooi zo, de verklaring om de 2 begrippen als uitwisselbaar te beschouwen voldoet alvast aan
de vereisten van Ockhams razor, economie van begrippen, waarom 2 woorden gebruiken als
het ook met één gaat... een verarming waarschijnlijk onder invloed van de meeste andere
talen waar inderdaad slechts 1 woord wordt gehanteerd (cf. religion). Maar door 2 begrippen
als synoniemen te behandelen, verliezen we misschien wel betekenis die aan de grondslag
ligt...

Naast de vermelde moderne oorsprongsverklaring zijn er enkele oudere etymologische
verwijzingen die in onbruik zijn geraakt. De belangrijkste hiervan is die van Lactantius
(3*eeuw n.Chr). Als etymologische oorsprong van het begrip religie verwijst hij naar het
Latijnse ‘religare’ wat ‘her-verbinden’ betekent, een betekenis die ook door het Latijnse
begrip ‘coniunctio’ wordt aangeduid.

We botsen hier op een fundamenteel verschillende betekenis die gehecht kan worden aan de
begrippen godsdienst en religie en dit in tegenstelling met het gangbare gebruik.

Terwijl ‘godsdienst’ eerder een passief begrip is — nl. het zich ten dienste stellen van, het
ondergaan, het opvolgen van de regels en wetten uitgevaardigd door de behoeders van de
godsdienst en zodanig de betekenis volgend van de moderne etymologische verklaring — is het
tweede actief, op die wijze dat het de act(ie) in houdt zich te verbinden of toch minstens zich
verbonden te voelen met een ‘iets’: voor sommigen een persoonlijke, antropomorfe god (of
goden), voor anderen eerder een gedepersonaliseerde mystiek-spirituele aanwezigheid
verborgen achter de facade van het oppervlakkige.

“voor” en “van”

Godsdienst als passief begrip is in deze betekenis “voor” de aanhangige, voor de volger en
doordat iets ‘voor’ steeds anti-wederkerend is, dus ook voor de onpersoonlijke, grotere
‘massa’, lijdzaam het door de godsdienst voorgeschrevene na-levend in een lijdend leven.
Religie daarentegen in zijn actieve betekenis associéren we met het reflexieve, het op zichzelf
terugbuigende, het particuliere en dus met de enkeling. Religie is daarom “van” het individu,
van de begenadigde: hier zeker geen massa maar een minderheid, geen volger maar een
leidende, leidend minstens in de betekenis van actief het eigen leven leidend en zelf richting
gevend.

Causaal kan men vervolgens aanhalen dat de (passieve) godsdienst van de velen zijn
ontstaansgeschiedenis vindt in de (actieve) religie van de enkeling, met die opmerking dat



deze laatste de eventuele uitbouw van het te volgen formele stelsel hierbij meestal niet zelf
uittekenend, een klus die eerder geklaard wordt door — zoals steeds — de haantjes onder de
volgers, de boekhouders van de macht die misbruik makend van de door onzekerheid
gekenmerkte en naar structuur smachtende velen trachten een leidraad en vertaling te geven
van het aan de basis liggende religieus begrip in een door de velen verstaanbare taal: regels,
voorschriften, geboden. De afhankelijkheid creatie hierbij is natuurlijk het meegenomen
surplus...

Ook voor die religieuze enkelingen die hun eigen coniunctio ervaringen uitdrukken in
menselijke, antropomorfe termen geldt deels dit laatste. Geen taal of verwoording — bij
definitie abstraherend — is in staat een rechtstreekse en ondubbelzinnige uitdrukking te geven
van het oorspronkelijke. Religieuze taal is dan ook een illusie. Het omfloersen, het
omsluieren, het dichterlijke rondjes draaien kan enkel begrepen worden als de goedbedoelde
poging dit alles te willen delen en een vertaling aan te bieden naar die ene uitdrukkingsvorm —
taal — die wel kan begrepen worden door de velen.

Godsdienst kunnen we dan uiteindelijk in hoofdzaak beschouwen als de vertaling van dit
onuitspreekbare ten behoeve van de niet-religieuzen: de dwalende kudde die geleid dient te
worden, de individuele schapen die zonder leidraad en zonder eigen voldoende diepgaand
religieus besef, hoe dan ook verloren zouden lopen. Een beeldspraak die op deze wijze
letterlijk wordt overgenomen door verschillende godsdiensten.

Kritiek

Maar Lactantius’ etymologie is in onbruik geraakt en ondertussen al lang vergeten, alsof elke
extra nuance die begrippen zich doet onderscheiden van elkaar, het allemaal alleen maar
moeilijker zou maken. Het is dan ook zoveel eenvoudiger abstractie te nemen van het
achterliggende — want actieve betrokkenheid vragend — en zich te laten leiden door dat wat de
nodige structuur en zekerheid brengt, oh horror vacui. Of is er hier echt geen keuze en wordt
het begrip religie in de betekenis van Lactantius en zijn coniunctio in de vergetelheid gedrukt
doordat er Gberhaupt geen voedingsbodem voor bestaat bij de velen. Misschien is er bij de
velen echt geen besef meer van een onderscheid en klinkt steeds luider het ‘waar heb je het
eigenlijk over?’. Het is alleszins getuige van een gebrek aan subtiliteit in ons taalgebruik,
dikwijls oorzaak van verstrekkende misverstanden. Gevaar van misbruik loert hierdoor
onmiskenbaar om de hoek.

Godsdienst wordt dusdanig dan ook aanzien en herleid tot enkel hét verplicht te volgen
regelsysteem, in het beste geval ge-ent op de religiositeit van de enkeling, vruchteloos
vertaald naar menselijke categorieén, met een canoniek, ordenend systeem als resultaat, van
verre nog verwijzend naar iets oorspronkelijks maar dit enkel nog als het noodzakelijke
legitimatie schaamlapje. Godsdienst krijgt vervolgens de opdracht de hoe dan ook aanwezige
spirituele energie te beteugelen die zonder de juiste kanalisatie als een ongeleid projectiel zou
teloorgaan. Maar losgekoppeld van zijn achterliggende religieuze oorsprong staan we hier oog
in oog met het ontaarde karakter van godsdienst, de sturing vanuit zijn oorsprong die vervaagt
en wordt vervangen door het louter nastreven van zijn afgeleide motieven: godsdienst
uiteindelijk niet meer als middel tot, maar als doel op zich...

Aansluitend manifesteert zich het aangekondigde gevaar: het regelsysteem dat elke vorm kan
aannemen en waarbij de nu wél gekanaliseerde energie aangewend kan worden voor elk
vooropgesteld doel. We spreken bijgaand enkel nog over godsdienst zolang er voldoende
velen door gemobiliseerd kunnen worden en het opgediend wordt met het bijpassend sausje
waar nog een vleugje religieuze zoetigheid in aangetroffen kan worden, van verre refererend
naar een ondertussen fictieve, dieperliggende grond. Inwisselbaarheid is dan ook niet ver af...



Hoop

Misschien lopen we iets te hard, misschien is het in zwart-wit termen afdoen van elke
godsdienst als een ontaard en daardoor gevaarlijk keurslijf waar de velen zich zonder
nadenken naar plooien, net één stap te ver. De 3 belangrijkste westerse
overleveringsgodsdiensten (jodendom, christendom, islam) hebben hun aantrekkingskracht en
bijhorende legitimatie waarschijnlijk niet voor niets nog lang niet verloren. Ook mogen we er
van uit gaan dat vele — maar zeker niet alle — deelnemers aan deze godsdiensten, bij tijden in
min of meerdere mate zelf ook persoonlijke ervaringen ondergaan die als mystiek/religieus —
zeg maar oorsprongservaringen — benoemd kunnen worden. Misschien worden ze wel
geinspireerd door dat verborgen, achterliggend onvatbare verwijzende, en is dit net de trigger
voor toch een persoonlijke beleving, ondanks het formeel, dwingend, regelgevend systeem.
Aangesproken door enige herkenbaarheid en de veruitwendiging hiervan via specifieke riten,
zijn en blijven ze dan ook deelachtig aan de door hen gekozen, al dan niet onrechtstreeks
toegewezen, godsdienst. En zoekt niet elke mens naar zijn individuele bevestiging, zoekt niet
ieder naar die grond onder zijn voeten, standvastigheid, plaatsen om het anker uit te gooien,
hierbij terugvallend op gewoonten en tradities? En is dit nu net niet dat wat formeel en
herkenbaar gemaakt wordt in de verschillende riten van elke godsdienst? Is godsdienst dan
trouwens ook niet meer — maar ook niet minder — dan een invulling van deze onveranderlijke
basisbehoeften: elke godsdienst, of op zijn minst zijn praktijk, wijzigt misschien wel
voortdurend, maar recupereert in al zijn verschillende verschijningsvormen toch steeds weer
opnieuw deze noodzakelijkheid. Godsdienst die dus de taak op zich neemt hier vorm aan te
geven, onafhankelijk van de particuliere eigenschappen van de specifieke godsdienst.

En blijft het hier echt enkel bij recuperatie? Is het echt niet meer dan enkel het passief in zich
opnemen van wat reeds bestond? Wat een creativiteit ontstaat er niet — ondanks het
gedwongen keurslijf — dankzij al die verschillende godsdiensten. Welke prachtige gebouwen
zouden we ontberen, wat een hemelse muziek zou ons verstoken zijn gebleven, welke
betoverende schilderwerken zouden nooit gemaakt zijn geworden... Godsdienst dus als
katalysator voor de verschillende kunsten, schoonheid waar we ons als individu eindeloos aan
kunnen laven, de cirkel sluitend door misschien op deze wijze opnieuw die vergeten
oorsprong net iets terug dichterbij te halen.

Maar herinner, het gevaar loerde om de hoek, nog steeds, ondanks alle hoop, ondanks alle
grootsheid en pracht waar we zonder die sturende onderstroom van verstoken zouden
blijven... Godsdienst blijft bij uitstek hét energie beteugelingsmechanisme waar diegenen te
situeren in het primaire ontwikkelend deel van het bewustzijnsspectrum, extreem vatbaar voor
zijn. Godsdienst beroept zich op en appelleert aan een — weliswaar niet echt begrepen —
achterliggend zingevend complex dat dan ook voor dezen de nodige inbedding van het
onzekere in de zo gezochte zekerheid biedt. Enkel reeds de ‘declname aan’ geeft het nodige
gevoel van geborgenheid, geeft de impressie van een vleug van inzicht, het vermoeden van
een grondvestigende diepere betekenis en zin. De velen, niet in staat vanuit het eigen religieus
aanvoelen een leidend normen en regelsysteem uit te bouwen, krijgen op deze wijze
uiteindelijk toch de mogelijkheid zich een identiteit aan te meten, zich een plaats toe te
eigenen: hoe sta ik als individu in de werkelijkheid, wat zijn mijn grenzen, wat is mijn
interactie met het buiten. De antwoorden dienen niet zelf gezocht te worden maar worden
aangereikt.

Dit is op zich geen probleem. Meer zelfs: het is net dankzij deze gedurende duizenden jaren
gevormde legitieme systemen dat de overschotten aan menselijke energie gericht
gekanaliseerd worden. Historisch gezien — de vele excessen hier even gemakshalve buiten
beschouwing gelaten — in grote lijnen ten goede van een zich beter organiserende en
groeiende humanisatie.



Toch gevaar

Het gevaar zit echter in de premisses van dit fragiele gebeuren: wat is de verhouding velen
volgenden ex-coniunctio tegenover de (minder?) velen deelnemenden in-coniunctio? De
eersten — we noemen ze de niet-religieus-godsdienstigen — zijn onderhevig aan en hebben een
extreme gevoeligheid voor aberraties in hun godsdienst beleving. Herinner, inwisselbaarheid
is nooit veraf. Het rustgevende van de deelachtigheid, gegrond op een weliswaar onnoembaar
achterliggend mobiliserend groots, heeft de potentie in zich het regelsysteem elke kant op te
sturen. Een godsdienst zonder impliciet richting gevende religieuze grond kan dan ook op
deze wijze een vorm van ’bewapening’ worden. Dankzij de omweg van de godsdienst, maar
met rugdekking van een fictief achterliggend legitimatie systeem, wordt de manipulatie van
de velen niet-religieus-godsdienstigen in functie van elk doel mogelijk. Schaapachtige volgers
voeren dan ook zonder diepere reflexie uit wat wordt opgedragen, hiervoor in de plaats
ontvangend de hen zo gegeerde zekerheid en het gevoel deelachtig te zijn aan dat hogere doel,
een doel dat weliswaar volledig buiten henzelf ligt.

Maar wat in de premisse deze verhouding ook is, hoeveel veel wel-of-niet-religieus-
godsdienstigen er ook zijn, hoeveel wel-of-niet-religieus-niet-godsdienstigen, een nieuw soort
leger kan op deze wijze gemobiliseerd worden, het is het leger dat de Joker als president kan
verkiezen, het leger dat opgeroepen kan worden om te vechten voor de waanzin van een
kalifaat, het leger ook dat in gaat op de roep naar meer lebensraum — in de brede betekenis
van het woord — voor het eigen herkenbare wij, een wendbaar leger, snel inzetbaar en tot alles
In staat...

Grondbegrippen

Wat een pessimisme, wat een weinig vertrouwen, een mensheid gereduceerd tot een massa
individuen zonder eigen verworven grond onder de voeten, zich in het lege verloren wanend
en als domme massa inzetbaar voor wat dan ook, en dit voornamelijk door de macht van het
getal. En daar tegenoverstaand de verwaande enkeling die meent niet meer om zich heen te
zien dan enkel onbewust in-(gods)dienst-zijnden, een menigte tot niet meer in staat dan tot
wat ze zichzelf reduceerde: volgen. Volgers van een godsdienst of volgers van wat dan ook
doordat het begrip ‘godsdienst” misschien even niet goed in de markt ligt: volgers van iets en
dit onafhankelijk of dit een verwijzing inhoudt naar een al dan niet deistische entiteit, dan
eerder een achterna lopen is van één van de vele andere gouden kalveren. Is het dan echt zo
wanhopig, is er echt geen hoop meer, en vooral, wat met die ene verwaande — zichzelf
geisoleerd voelende — toch nog wel religieuze enkeling?

Maar net als het individu dat zich inspant en zich door zijn voortdurende pogingen van
voortschrijdend inzicht verder ontwikkelt, is er ook steeds die analoge ontplooiing op een
ander schaal: een menszijn dat gekenmerkt wordt door zijn inspanning tot menswording. En
wat is dit anders dan een evolutie van zijn geest (~mens), de evolutie van zijn bewustzijn door
openstaan voor en ontvankelijkheid toe te laten. En is dit dan niet niet-meer dan een terug in
overeenstemming komen van zijn losgeslagen ratio met zijn ontstaansgrond?
Voortschrijdend bewustzijn niet enkel als na te streven toestand van de enkeling maar als
onherleidbare en onontkoombare basis van de werkelijkheid zelf, dit als enige ‘geloof” dat er
uiteindelijk echt toe doet. En was dit nu net niet wat Lactantius bedoelde met zijn verloren
gewaande begrip coniunctio?

Geert Hellebaut



