
Godsdienst en religie 

Over godsdienst, religie en het vergeten begrip coniunctio 

Over een pleidooi voor de etymologie van Lactantius 

Etymologie 

Godsdienst en religie zijn twee begrippen die in het dagelijkse taalgebruik dikwijls 

uitwisselbaar worden gebruikt. De moderne etymologische verklaringen van het woord 

‘religie’ verantwoorden dit ook: de oorsprong van het begrip religio zou volgens de gangbare 

consensus liggen in het Latijnse werkwoord ‘religere’ dat iets als ‘verplichten’ betekend moet 

hebben. Op deze wijze verwijst religie – net als het begrip godsdienst – naar het (onder zekere 

dwang en verplichting) volgen van een aantal regels in een ethisch-sociaal-cultureel complex 

horende bij het ‘dienen’ van de specifiek aanbeden god of goden: een dienst aan god of dus 

gods-dienst. 

Oorspronkelijker 

Mooi zo, de verklaring om de 2 begrippen als uitwisselbaar te beschouwen voldoet alvast aan 

de vereisten van Ockhams razor, economie van begrippen, waarom 2 woorden gebruiken als 

het ook met één gaat… een verarming waarschijnlijk onder invloed van de meeste andere 

talen waar inderdaad slechts 1 woord wordt gehanteerd (cf. religion). Maar door 2 begrippen 

als synoniemen te behandelen, verliezen we misschien wel betekenis die aan de grondslag 

ligt… 

Naast de vermelde moderne oorsprongsverklaring zijn er enkele oudere etymologische 

verwijzingen die in onbruik zijn geraakt. De belangrijkste hiervan is die van Lactantius 

(3deeeuw n.Chr). Als etymologische oorsprong van het begrip religie verwijst hij naar het 

Latijnse ‘religare’ wat ‘her-verbinden’ betekent, een betekenis die ook door het Latijnse 

begrip ‘coniunctio’ wordt aangeduid. 

We botsen hier op een fundamenteel verschillende betekenis die gehecht kan worden aan de 

begrippen godsdienst en religie en dit in tegenstelling met het gangbare gebruik. 

Terwijl ‘godsdienst’ eerder een passief begrip is – nl. het zich ten dienste stellen van, het 

ondergaan, het opvolgen van de regels en wetten uitgevaardigd door de behoeders van de 

godsdienst en zodanig de betekenis volgend van de moderne etymologische verklaring – is het 

tweede actief, op die wijze dat het de act(ie) in houdt zich te verbinden of toch minstens zich 

verbonden te voelen met een ‘iets’: voor sommigen een persoonlijke, antropomorfe god (of 

goden), voor anderen eerder een gedepersonaliseerde mystiek-spirituele aanwezigheid 

verborgen achter de façade van het oppervlakkige. 

“voor” en “van” 

Godsdienst als passief begrip is in deze betekenis “voor” de aanhangige, voor de volger en 

doordat iets ‘voor’ steeds anti-wederkerend is, dus ook voor de onpersoonlijke, grotere 

‘massa’, lijdzaam het door de godsdienst voorgeschrevene na-levend in een lijdend leven. 

Religie daarentegen in zijn actieve betekenis associëren we met het reflexieve, het op zichzelf 

terugbuigende, het particuliere en dus met de enkeling. Religie is daarom “van” het individu, 

ván de begenadigde: hier zeker geen massa maar een minderheid, geen volger maar een 

leidende, leidend minstens in de betekenis van actief het eigen leven leidend en zelf richting 

gevend. 

Causaal kan men vervolgens aanhalen dat de (passieve) godsdienst van de velen zijn 

ontstaansgeschiedenis vindt in de (actieve) religie van de enkeling, met die opmerking dat 



deze laatste de eventuele uitbouw van het te volgen formele stelsel hierbij meestal niet zelf 

uittekenend, een klus die eerder geklaard wordt door – zoals steeds – de haantjes onder de 

volgers, de boekhouders van de macht die misbruik makend van de door onzekerheid 

gekenmerkte en naar structuur smachtende velen trachten een leidraad en vertaling te geven 

van het aan de basis liggende religieus begrip in een door de velen verstaanbare taal: regels, 

voorschriften, geboden. De afhankelijkheid creatie hierbij is natuurlijk het meegenomen 

surplus… 

Ook voor die religieuze enkelingen die hun eigen coniunctio ervaringen uitdrukken in 

menselijke, antropomorfe termen geldt deels dit laatste. Geen taal of verwoording – bij 

definitie abstraherend – is in staat een rechtstreekse en ondubbelzinnige uitdrukking te geven 

van het oorspronkelijke. Religieuze taal is dan ook een illusie. Het omfloersen, het 

omsluieren, het dichterlijke rondjes draaien kan enkel begrepen worden als de goedbedoelde 

poging dit alles te willen delen en een vertaling aan te bieden naar die ene uitdrukkingsvorm – 

taal – die wel kan begrepen worden door de velen. 

Godsdienst kunnen we dan uiteindelijk in hoofdzaak beschouwen als de vertaling van dit 

onuitspreekbare ten behoeve van de niet-religieuzen: de dwalende kudde die geleid dient te 

worden, de individuele schapen die zonder leidraad en zonder eigen voldoende diepgaand 

religieus besef, hoe dan ook verloren zouden lopen. Een beeldspraak die op deze wijze 

letterlijk wordt overgenomen door verschillende godsdiensten. 

Kritiek 

Maar Lactantius’ etymologie is in onbruik geraakt en ondertussen al lang vergeten, alsof elke 

extra nuance die begrippen zich doet onderscheiden van elkaar, het allemaal alleen maar 

moeilijker zou maken. Het is dan ook zoveel eenvoudiger abstractie te nemen van het 

achterliggende – want actieve betrokkenheid vragend – en zich te laten leiden door dat wat de 

nodige structuur en zekerheid brengt, oh horror vacui. Of is er hier echt geen keuze en wordt 

het begrip religie in de betekenis van Lactantius en zijn coniunctio in de vergetelheid gedrukt 

doordat er überhaupt geen voedingsbodem voor bestaat bij de velen. Misschien is er bij de 

velen echt geen besef meer van een onderscheid en klinkt steeds luider het ‘waar heb je het 

eigenlijk over?’. Het is alleszins getuige van een gebrek aan subtiliteit in ons taalgebruik, 

dikwijls oorzaak van verstrekkende misverstanden. Gevaar van misbruik loert hierdoor 

onmiskenbaar om de hoek. 

Godsdienst wordt dusdanig dan ook aanzien en herleid tot enkel hét verplicht te volgen 

regelsysteem, in het beste geval ge-ent op de religiositeit van de enkeling, vruchteloos 

vertaald naar menselijke categorieën, met een canoniek, ordenend systeem als resultaat, van 

verre nog verwijzend naar iets oorspronkelijks maar dit enkel nog als het noodzakelijke 

legitimatie schaamlapje. Godsdienst krijgt vervolgens de opdracht de hoe dan ook aanwezige 

spirituele energie te beteugelen die zonder de juiste kanalisatie als een ongeleid projectiel zou 

teloorgaan. Maar losgekoppeld van zijn achterliggende religieuze oorsprong staan we hier oog 

in oog met het ontaarde karakter van godsdienst, de sturing vanuit zijn oorsprong die vervaagt 

en wordt vervangen door het louter nastreven van zijn afgeleide motieven: godsdienst 

uiteindelijk niet meer als middel tot, maar als doel op zich… 

Aansluitend manifesteert zich het aangekondigde gevaar: het regelsysteem dat elke vorm kan 

aannemen en waarbij de nu wél gekanaliseerde energie aangewend kan worden voor elk 

vooropgesteld doel. We spreken bijgaand enkel nog over godsdienst zolang er voldoende 

velen door gemobiliseerd kunnen worden en het opgediend wordt met het bijpassend sausje 

waar nog een vleugje religieuze zoetigheid in aangetroffen kan worden, van verre refererend 

naar een ondertussen fictieve, dieperliggende grond. Inwisselbaarheid is dan ook niet ver af… 



Hoop 

Misschien lopen we iets te hard, misschien is het in zwart-wit termen afdoen van elke 

godsdienst als een ontaard en daardoor gevaarlijk keurslijf waar de velen zich zonder 

nadenken naar plooien, net één stap te ver. De 3 belangrijkste westerse 

overleveringsgodsdiensten (jodendom, christendom, islam) hebben hun aantrekkingskracht en 

bijhorende legitimatie waarschijnlijk niet voor niets nog lang niet verloren. Ook mogen we er 

van uit gaan dat vele – maar zeker niet alle – deelnemers aan deze godsdiensten, bij tijden in 

min of meerdere mate zelf ook persoonlijke ervaringen ondergaan die als mystiek/religieus – 

zeg maar oorsprongservaringen –  benoemd kunnen worden. Misschien worden ze wel 

geïnspireerd door dat verborgen, achterliggend onvatbare verwijzende, en is dit net de trigger 

voor toch een persoonlijke beleving, ondanks het formeel, dwingend, regelgevend systeem. 

Aangesproken door enige herkenbaarheid en de veruitwendiging hiervan via specifieke riten, 

zijn en blijven ze dan ook deelachtig aan de door hen gekozen, al dan niet onrechtstreeks 

toegewezen, godsdienst. En zoekt niet elke mens naar zijn individuele bevestiging, zoekt niet 

ieder naar die grond onder zijn voeten, standvastigheid, plaatsen om het anker uit te gooien, 

hierbij terugvallend op gewoonten en tradities? En is dit nu net niet dat wat formeel en 

herkenbaar gemaakt wordt in de verschillende riten van elke godsdienst? Is godsdienst dan 

trouwens ook niet meer – maar ook niet minder – dan een invulling van deze onveranderlijke 

basisbehoeften: elke godsdienst, of op zijn minst zijn praktijk, wijzigt misschien wel 

voortdurend, maar recupereert in al zijn verschillende verschijningsvormen toch steeds weer 

opnieuw deze noodzakelijkheid. Godsdienst die dus de taak op zich neemt hier vorm aan te 

geven, onafhankelijk van de particuliere eigenschappen van de specifieke godsdienst. 

En blijft het hier echt enkel bij recuperatie? Is het echt niet meer dan enkel het passief in zich 

opnemen van wat reeds bestond? Wat een creativiteit ontstaat er niet – ondanks het 

gedwongen keurslijf – dankzij al die verschillende godsdiensten. Welke prachtige gebouwen 

zouden we ontberen, wat een hemelse muziek zou ons verstoken zijn gebleven, welke 

betoverende schilderwerken zouden nooit gemaakt zijn geworden… Godsdienst dus als 

katalysator voor de verschillende kunsten, schoonheid waar we ons als individu eindeloos aan 

kunnen laven, de cirkel sluitend door misschien op deze wijze opnieuw die vergeten 

oorsprong net iets terug dichterbij te halen. 

Maar herinner, het gevaar loerde om de hoek, nog steeds, ondanks alle hoop, ondanks alle 

grootsheid en pracht waar we zonder die sturende onderstroom van verstoken zouden 

blijven… Godsdienst blijft bij uitstek hét energie beteugelingsmechanisme waar diegenen te 

situeren in het primaire ontwikkelend deel van het bewustzijnsspectrum, extreem vatbaar voor 

zijn. Godsdienst beroept zich op en appelleert aan een – weliswaar niet echt begrepen – 

achterliggend zingevend complex dat dan ook voor dezen de nodige inbedding van het 

onzekere in de zo gezochte zekerheid biedt. Enkel reeds de ‘deelname aan’ geeft het nodige 

gevoel van geborgenheid, geeft de impressie van een vleug van inzicht, het vermoeden van 

een grondvestigende diepere betekenis en zin. De velen, niet in staat vanuit het eigen religieus 

aanvoelen een leidend normen en regelsysteem uit te bouwen, krijgen op deze wijze 

uiteindelijk toch de mogelijkheid zich een identiteit aan te meten, zich een plaats toe te 

eigenen: hoe sta ik als individu in de werkelijkheid, wat zijn mijn grenzen, wat is mijn 

interactie met het buiten. De antwoorden dienen niet zelf gezocht te worden maar worden 

aangereikt. 

Dit is op zich geen probleem. Meer zelfs: het is net dankzij deze gedurende duizenden jaren 

gevormde legitieme systemen dat de overschotten aan menselijke energie gericht 

gekanaliseerd worden. Historisch gezien – de vele excessen hier even gemakshalve buiten 

beschouwing gelaten – in grote lijnen ten goede van een zich beter organiserende en 

groeiende humanisatie. 



Toch gevaar 

Het gevaar zit echter in de premisses van dit fragiele gebeuren: wat is de verhouding velen 

volgenden ex-coniunctio tegenover de (minder?) velen deelnemenden in-coniunctio? De 

eersten – we noemen ze de niet-religieus-godsdienstigen – zijn onderhevig aan en hebben een 

extreme gevoeligheid voor aberraties in hun godsdienst beleving. Herinner, inwisselbaarheid 

is nooit veraf. Het rustgevende van de deelachtigheid, gegrond op een weliswaar onnoembaar 

achterliggend mobiliserend groots, heeft de potentie in zich het regelsysteem elke kant op te 

sturen. Een godsdienst zonder impliciet richting gevende religieuze grond kan dan ook op 

deze wijze een vorm van ’bewapening’ worden. Dankzij de omweg van de godsdienst, maar 

met rugdekking van een fictief achterliggend legitimatie systeem, wordt de manipulatie van 

de velen niet-religieus-godsdienstigen in functie van elk doel mogelijk. Schaapachtige volgers 

voeren dan ook zonder diepere reflexie uit wat wordt opgedragen, hiervoor in de plaats 

ontvangend de hen zo gegeerde zekerheid en het gevoel deelachtig te zijn aan dat hogere doel, 

een doel dat weliswaar volledig buiten henzelf ligt. 

Maar wat in de premisse deze verhouding ook is, hoeveel veel wel-of-niet-religieus-

godsdienstigen er ook zijn, hoeveel wel-of-niet-religieus-niet-godsdienstigen, een nieuw soort 

leger kan op deze wijze gemobiliseerd worden, het is het leger dat de Joker als president kan 

verkiezen, het leger dat opgeroepen kan worden om te vechten voor de waanzin van een 

kalifaat, het leger ook dat in gaat op de roep naar meer lebensraum – in de brede betekenis 

van het woord – voor het eigen herkenbare wij, een wendbaar leger, snel inzetbaar en tot alles 

in staat… 

Grondbegrippen 

Wat een pessimisme, wat een weinig vertrouwen, een mensheid gereduceerd tot een massa 

individuen zonder eigen verworven grond onder de voeten, zich in het lege verloren wanend 

en als domme massa inzetbaar voor wat dan ook, en dit voornamelijk door de macht van het 

getal. En daar tegenoverstaand de verwaande enkeling die meent niet meer om zich heen te 

zien dan enkel onbewust in-(gods)dienst-zijnden, een menigte tot niet meer in staat dan tot 

wat ze zichzelf reduceerde: volgen. Volgers van een godsdienst of volgers van wat dan ook 

doordat het begrip ‘godsdienst’ misschien even niet goed in de markt ligt: volgers van iets en 

dit onafhankelijk of dit een verwijzing inhoudt naar een al dan niet deïstische entiteit, dan 

eerder een achterna lopen is van één van de vele andere gouden kalveren. Is het dan echt zo 

wanhopig, is er echt geen hoop meer, en vooral, wat met die ene verwaande – zichzelf 

geïsoleerd voelende – toch nog wel religieuze enkeling? 

Maar net als het individu dat zich inspant en zich door zijn voortdurende pogingen van 

voortschrijdend inzicht verder ontwikkelt, is er ook steeds die analoge ontplooiing op een 

ander schaal: een menszijn dat gekenmerkt wordt door zijn inspanning tot menswording. En 

wat is dit anders dan een evolutie van zijn geest (~mens), de evolutie van zijn bewustzijn door 

openstaan voor en ontvankelijkheid toe te laten. En is dit dan niet niet-meer dan een terug in 

overeenstemming komen van zijn losgeslagen ratio met zijn ontstaansgrond? 

Voortschrijdend bewustzijn niet enkel als na te streven toestand van de enkeling maar als 

onherleidbare en onontkoombare basis van de werkelijkheid zelf, dit als enige ‘geloof’ dat er 

uiteindelijk echt toe doet. En was dit nu net niet wat Lactantius bedoelde met zijn verloren 

gewaande begrip coniunctio? 

Geert Hellebaut 

 


